
53

DATJournal  v.10 n.3 2025

Daniel Tomàs Marquina *

Daniel Tomàs Marquina é Artista, pes-

quisador e professor na Universitat Po-

litècnica de València (UPV). Doutor em 

Arte: Produção e Pesquisa (Cum Laude), 

desenvolve trabalhos na intersecção 

entre cerâmica, escultura, som e pro-

cessos participativos no espaço urbano. 

Sua prática combina materialidades 

tradicionais e tecnologias acessíveis, 

explorando a arte como dispositivo crí-

tico, sensível e comunitário. Participa 

de projetos interdisciplinares e iniciati-

vas colaborativas em contextos interna-

cionais, conectando pesquisa artística 

e reflexão social. Sua investigação se 

orienta pela criação como forma de co-

nhecimento, buscando ativar memória, 

presença e novos modos de habitar o 

território contemporâneo. 

<datomar.upv@gmail.com>

ORCID 0000-0002-4192-7027

Resumo Este artigo explora a cerâmica como prática ancestral e contempo-
rânea que conecta experiências históricas e culturais entre Valência e Brasil, 
a partir de uma leitura decolonial voltada para a visibilização de saberes e 
memórias subalternas. Por meio da análise da cerâmica valenciana —com sua 
herança andalusí e mediterrânea— e das produções brasileiras —marcadas 
pela confluência de tradições indígenas, africanas e europeias—, evidencia-se 
o papel do barro como arquivo de resistências e mestiçagens. A perspecti-
va decolonial proposta concebe a ancestralidade como um processo vivo de 
ressignificação cultural, capaz de questionar a homogeneização imposta pe-
los relatos eurocêntricos. Além disso, enfatiza-se o potencial pedagógico da 
cerâmica para construir imaginários críticos, reconhecendo na diversidade 
cultural um caminho para o enriquecimento, a restituição histórica e a trans-
formação social.

Palavras-chave Cerâmica, Ancestralidade, Decolonialidade, Multiculturalidade. 

As marcas 
vivas do barro. 
Ancestralidade e 
olhar decolonial 
na cerâmica 
mediterrânea de 
València e afro-
indígena do Brasil

DESIGN, ARTE 
E TECNOLOGIA 



54

DATJournal  v.10 n.3 2025

The Living Traces of Clay. Ancestry and a Decolonial Perspective in the Mediterra-
nean Ceramics of València and Afro-Indigenous Ceramics of Brazil

Abstract This article explores ceramics as both an ancestral and contemporary prac-
tice that connects historical and cultural experiences between València and Brazil, 
from a decolonial perspective aimed at making subaltern knowledge and memories 
visible. Through the analysis of Valencian ceramics—with its Andalusí and Mediter-
ranean heritage—and Brazilian productions—shaped by the confluence of Indigenous, 
African, and European traditions—this work highlights clay as an archive of resis-
tances and cultural mestizaje. The proposed decolonial approach conceives ancestry 
as a living process of cultural resignification, capable of challenging the homogeni-
zation imposed by Eurocentric narratives. Moreover, it emphasizes the pedagogical 
potential of ceramics to construct critical imaginaries, recognizing cultural diversity 
as a pathway for enrichment, historical restitution, and social transformation. 

Keywords Ceramics, Ancestry, Decoloniality, Multiculturalism. 

Las huellas vivas del barro. Ancestralidad y mirada decolonial en la cerámica medi-
terránea de València y afro-indígena de Brasil

Resumen Este artículo explora la cerámica como práctica ancestral y contemporánea 
que conecta experiencias históricas y culturales entre València y Brasil, desde una 
lectura decolonial orientada a visibilizar saberes y memorias subalternas. A través del 
análisis de la cerámica valenciana —con su herencia andalusí y mediterránea— y de 
las producciones brasileñas —marcadas por la confluencia de tradiciones indígenas, 
africanas y europeas—, se pone de relieve el papel del barro como archivo de resisten-
cias y mestizajes. La perspectiva decolonial planteada concibe la ancestralidad como 
un proceso vivo de resignificación cultural, capaz de cuestionar la homogeneización 
impuesta por los relatos eurocéntricos. Asimismo, se enfatiza el potencial pedagógico 
de la cerámica para construir imaginarios críticos, reconociendo en la diversidad cul-
tural una vía de enriquecimiento, restitución histórica y transformación social. 

Palabras clave Cerámica, Ancestralidad, Decolonialidad, Multiculturalidad.  



55As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Introdução

A cerâmica constitui uma das expressões artísticas e culturais mais 
antigas da humanidade, e sua evolução em diferentes territórios permite 
compreender como os objetos, técnicas e simbolismos associados ao barro 
foram se transformando ao longo dos séculos (QUIJANO, 2000). Valência, na 
bacia do Mediterrâneo, destaca-se por uma tradição cerâmica fortemen-
te influenciada por seu passado andalusí1, enquanto o Brasil se caracteriza 
pela convergência de elementos indígenas, africanos e europeus que con-
figuram um mosaico de identidades (DE SOUSA SANTOS, 2018). Em ambos 
os casos, a produção cerâmica reflete uma riqueza multicultural que foi, 
em muitos momentos históricos, invisibilizada por discursos hegemônicos.

Um dos discursos hegemônicos mais persistentes é o eurocentrismo 
artístico, que estabelece como referência universal os valores estéticos e 
técnicos surgidos no contexto europeu ocidental. Nesse quadro, as produ-
ções cerâmicas não europeias são frequentemente rotuladas como primiti-
vas, artesanais ou de interesse etnográfico, negando-lhes o status de “arte” 
em sentido estrito. Essa lógica contribuiu para consolidar uma narrativa 
hierárquica em que certas formas de criação —geralmente associadas ao 
popular ou ao indígena— são marginalizadas nos circuitos acadêmicos e 
museológicos. Como afirma Quijano (2000, p. 219), “a colonialidade do po-
der impôs uma classificação social global baseada na ideia de raça, usada 
como critério central de dominação”.

Paralelamente, a historiografia colonial atuou como aparato legi-
timador dessas hierarquias, através da construção de relatos oficiais que 
invisibilizam ou minimizam as contribuições culturais dos povos subalter-
nizados. No caso valenciano, essa dinâmica se evidencia na forma como o 
passado andalusí foi deslocado do imaginário identitário dominante, privi-
legiando uma visão cristianizada e homogênea do patrimônio. Do mesmo 
modo, no Brasil, recorreu-se à folclorização das manifestações afrodescen-
dentes e indígenas, situando-as às margens do cânone artístico nacional. 
Essa operação narrativa responde, segundo Mignolo (2011, p. 10), ao “con-
trole da memória” como instrumento do poder colonial moderno.

Essa lógica da modernidade-colonial reforçou a ideia de que apenas 
aquilo que se alinha com os parâmetros da modernidade ocidental possui 
valor universal. Nesse contexto, as produções artísticas vinculadas a comu-
nidades não ocidentais são frequentemente interpretadas como anacrôni-
cas ou carentes de inovação, ignorando a riqueza de seus processos simbó-
licos e técnicos. Essa narrativa não apenas exclui, como também desativa a 
possibilidade de ler essas práticas a partir de seus próprios marcos epistê-
micos. Mignolo (2011, p. 14) propõe, portanto, “desprender-se do horizonte 
de sentido da modernidade” para construir novas gramáticas do saber a 
partir do sul global.

A perspectiva decolonial propõe a necessidade de deshomogeneizar 
as narrativas dominantes, reconhecendo os aportes das epistemologias do 
sul e das comunidades subalternizadas (WALSH, 2013). No estudo da cerâ-



56As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

mica, esse olhar questiona a prevalência dos cânones eurocêntricos que re-
configuram certas tradições e deslocam outras para a periferia. Ao mesmo 
tempo, o conceito de ancestralidade não se limita à mera herança técnica 
ou estilística, mas é entendido como um processo vivo em que as comunida-
des ressignificam permanentemente suas práticas culturais.

No campo da educação, e mais especificamente da pedagogia crí-
tica, é fundamental visibilizar esses relatos silenciados, pois os estudantes 
podem se formar reconhecendo a diversidade e participando da construção 
de um conhecimento que transcenda a visão eurocêntrica (FREIRE, 1970). 
Essa proposta pedagógica busca inculcar a ideia de que a cerâmica, ao ser 
um cruzamento de saberes, conserva as marcas da colonialidade e, simulta-
neamente, as sementes de sua transformação.

Objetivos 

- Analisar a cerâmica de Valência e do Brasil a partir da perspectiva 
da ancestralidade e da decolonialidade.

- Investigar como a cerâmica atua como arquivo simbólico de resis-
tência e mestiçagem cultural.

- Evidenciar o potencial da cerâmica como linguagem estética e po-
lítica na construção de memórias subalternas.

- Comparar os processos históricos que moldaram as tradições cerâ-
micas afro-indígenas brasileiras e andalusís valencianas.

- Refletir sobre as contribuições pedagógicas da cerâmica na forma-
ção crítica e na valorização das epistemologias do Sul.

- Contribuir para a desconstrução de narrativas eurocêntricas nas 
artes e na educação.

Metodologia

Este artigo adota uma abordagem qualitativa, de natureza teórico-
-analítica, fundamentada nos aportes das epistemologias do Sul e da crítica 
decolonial. A investigação parte de um corpus bibliográfico composto por 
autores como Aníbal Quijano, Walter Mignolo, Catherine Walsh, Boaven-
tura de Sousa Santos e Pierre Nora, entre outros, cujos trabalhos oferecem 
ferramentas para interpretar a cerâmica como prática simbólica e política.

A metodologia consiste na análise comparativa entre dois contex-
tos culturais: a cerâmica afro-indígena brasileira e a cerâmica de herança 
andalusí em Valência. Para isso, foram considerados registros históricos, 



57As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

produções artísticas representativas, elementos técnicos e referências sim-
bólicas de ambas as tradições. O estudo também se vale de imagens de peças 
cerâmicas e registros visuais acessíveis ao público, analisadas a partir de 
sua carga estética, material e histórica.

Ao articular essas fontes, busca-se evidenciar como o barro atua 
como um arquivo de memórias culturais e resistências, propondo uma lei-
tura que valoriza os saberes subalternos e suas linguagens artísticas como 
formas de insurgência frente à colonialidade do poder.

Referencial teórico 

Ancestralidade e subalternidade
A ancestralidade é um conceito que alude à conexão viva com os an-

tepassados, entendida não apenas como a transmissão de traços formais ou 
de técnicas, mas como a persistência de visões de mundo que se expressam 
na produção artística (NORA, 1989). No caso da cerâmica, essa vinculação 
com o passado se reflete no uso de técnicas herdadas, mas também na me-
mória simbólica que os objetos encarnam. Por isso, não basta reconhecer a 
antiguidade de determinadas produções cerâmicas; é necessária uma abor-
dagem crítica que identifique as forças históricas que as invisibilizaram ou 
hierarquizaram.

O barro não é apenas uma matéria-prima: é também um arquivo. 
Seu modelado recolhe gestos e saberes acumulados em corpos e territó-
rios, muitas vezes transmitidos oralmente ou por meio da prática cotidia-
na. Nesse sentido, a cerâmica torna-se suporte de narrativas ancestrais que 
sobreviveram apesar de processos sistemáticos de colonização, aculturação 
e folclorização. Como aponta Walsh (2013, p. 81), “as práticas ancestrais 
são formas de resistência epistemológica e política, pois insistem em outros 
modos de ser, conhecer e habitar o mundo”.



58As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

No contexto das culturas subalternas, a ancestralidade torna-se 
uma poderosa ferramenta de resistência e afirmação identitária (SPIVAK, 
2010). Muitas comunidades indígenas e afrodescendentes no Brasil, por 
exemplo, mantiveram práticas cerâmicas que escapam dos circuitos comer-
ciais ou museológicos dominantes, enfatizando sua dimensão comunitária 
e ritual. Essas expressões, em sua condição de subalternas, foram frequen-
temente marginalizadas, de modo que seu estudo constitui um ato político 
de reconhecimento e devolução de agência. Ao mesmo tempo, a produção 
cerâmica nesses contextos não apenas conserva o passado, mas também o 
reinterpreta, ativando a ancestralidade como uma forma de futuro.

A ancestralidade, assim compreendida, não é um retorno nostál-
gico a formas perdidas, mas um processo dinâmico de reativação cultural. 
Implica reconhecer a legitimidade de outros horizontes simbólicos e valo-
rizar sua contribuição para o tecido artístico global. No caso valenciano, 
por exemplo, recuperar o legado andalusí não supõe apenas uma releitura 
histórica, mas também uma afirmação do mestiçagem como princípio cons-
titutivo da identidade cultural. Assim, a cerâmica revela seu potencial como 
arquivo vivo de memórias e como linguagem resistente frente às lógicas 
homogeneizadoras da arte oficial.

Figura 1 Urna funerária Marajoara, 

decorada em relevo, c. 400-1000 d.C., 

coleção Henry Law

Fonte https://pt.wikipedia.org/wiki/

Arte_marajoara, 2025



59As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Uma perspectiva decolonial a partir das epistemologias do sul

A decolonialidade pode ser entendida como um projeto político, in-
telectual e cultural voltado para desmontar a colonialidade do poder, do 
saber e do ser (MIGNOLO, 2011; QUIJANO, 2000). No âmbito da cerâmica, 
implica examinar criticamente as narrativas que apresentam as tradições 
europeias como únicas depositárias de valor estético e técnico, em detri-
mento de outras formas de produção artística. Reconhecer a confluência 
de saberes indígenas, africanos e mediterrâneos na cerâmica é um ato de 
deshomogeneização cultural, pois expõe a complexidade e o mestiçagem 
inerentes a essas práticas.

As epistemologias do sul, formuladas por Boaventura de Sousa San-
tos, apresentam-se como uma alternativa ao pensamento hegemônico mo-
derno-ocidental. Este autor propõe a necessidade de reconhecer a validade 
dos conhecimentos que estão localizados em contextos colonizados ou mar-
ginalizados, muitas vezes produzidos fora do sistema científico institucio-
nal, mas com enorme riqueza simbólica, prática e social. Segundo De Sousa 
Santos (2018, p. 12), “as epistemologias do Sul partem da premissa de que 
não há ignorância global, mas ignorâncias produzidas por conhecimentos 
que se arrogaram o direito de definir o que é válido e o que não é”.

Figura 2 Manifestações escultóricas 

em cerâmica de arte africana

Fonte https://www.culturagenial.

com/arte-africana/, 2025



60As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Aplicadas ao campo da cerâmica, essas epistemologias permitem 
questionar o viés elitista que acompanhou a história da arte e recuperar 
outras formas de conhecimento, como as técnicas de queima ancestrais, os 
saberes rituais em torno do barro ou as formas de organização comunitária 
vinculadas à produção. No Brasil, essas práticas têm sido sustentadas por 
povos originários e comunidades afrodescendentes como parte de um sis-
tema de vida integral onde arte, território e espiritualidade se entrelaçam. 
Em Valência, ainda que dentro de um marco europeu, também encontra-
mos uma expressão decolonial latente no legado andalusí, frequentemente 
omitido do relato histórico dominante.

Sob essa perspectiva, a cerâmica não é entendida apenas como um 
objeto, mas como um dispositivo de conhecimento. Ou seja, um meio para 
conservar, transmitir e atualizar saberes encarnados na prática, que inter-
pelam o pensamento acadêmico eurocentrado e propõem outros modos de 
conhecer. A recuperação dessas epistemologias permite visibilizar como 
muitas comunidades elaboraram formas complexas de conhecimento téc-
nico e simbólico sem necessidade de validação institucional, o que coloca 
em crise a própria ideia de “arte culta” ou “tecnologia avançada”.

Assim, as epistemologias do sul não apenas enriquecem a análise 
crítica da cerâmica, mas também convidam a repensar o papel da arte na 
sociedade contemporânea. Essa abordagem nos interpela a descolonizar 
nossas categorias analíticas, reconhecendo que o barro, em suas múltiplas 
formas, também é teoria, também é história, também é pedagogia.

A pedagogia como ato transformador

A pedagogia crítica entende o processo educativo como uma prática 
transformadora, orientada a questionar as estruturas de poder que perpe-
tuam a desigualdade e a exclusão (FREIRE, 1970). Sob essa ótica, ensinar 
cerâmica não pode se limitar à reprodução técnica nem à estética decora-
tiva, mas deve se converter em um meio para refletir sobre os contextos 
históricos, culturais e políticos que moldaram suas formas. Nesse sentido, a 
pedagogia crítica propõe situar no centro da sala de aula aquelas narrativas 
que foram historicamente silenciadas, deslegitimadas ou folclorizadas.



61As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Recuperar os relatos subalternos no estudo da cerâmica implica re-
conhecer o barro não apenas como matéria artística, mas como território 
de memória e resistência. Quando o alunado entra em contato com peças 
provenientes de comunidades indígenas, afrodescendentes ou do mundo 
islâmico — como ocorre nos contextos brasileiro e valenciano — abre-se a 
possibilidade de estabelecer um diálogo com formas de conhecimento que 
desafiam o relato único do progresso ocidental. Como aponta Walsh (2013, 
p. 105), “a pedagogia decolonial é uma pedagogia insurgente que emerge 
das memórias, corpos e territórios dos povos historicamente oprimidos”.

Incorporar essas vozes no espaço educativo não significa romanti-
zar as práticas ancestrais, mas reconhecer seu potencial como linguagens 
alternativas que questionam a normatividade epistêmica. Ao analisar a ce-
râmica como uma prática socialmente situada em um contexto concreto, o 
alunado pode compreender como se articulam relações de poder na confi-
guração do que se considera “arte”, “tradição” ou “modernidade”. Isso não 
apenas enriquece sua formação técnica, mas também os posiciona como 
sujeitos críticos capazes de ler o mundo a partir de uma perspectiva pluri-
versal.

Além disso, o trabalho com a cerâmica em contextos educativos 
oferece uma experiência sensorial e corporal que escapa dos marcos pu-
ramente discursivos. Através do contato direto com o barro, os estudantes 
não apenas aprendem uma técnica, mas acessam uma temporalidade dife-
rente, onde a lentidão, a repetição e o cuidado adquirem valor pedagógico. 
Essa dimensão experiencial favorece a empatia para com outras culturas e 
fomenta o respeito pelos saberes não hegemônicos, constituindo um espaço 
privilegiado para a formação ética e estética.

Em definitivo, uma pedagogia crítica e decolonial em torno da cerâ-
mica não busca simplesmente ampliar o cânone artístico, mas reconfigurar 
as relações entre conhecimento, identidade e poder. Formar os estudantes 

Figura 3 Oficina de cerâmica Xakriabá, 

em Minas Gerais

Fonte https://ufmg.br/comunicacao/

noticias/saber-indigena-transfor-

ma-barro-em-obra-de-arte, 2025



62As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

nesse enfoque é apostar em uma educação que reconheça a pluralidade do 
mundo e celebre a diversidade como fonte de criação, convivência e trans-
formação.

A cerâmica valenciana: raízes andalusís e diversidade cultural

A cerâmica como testemunho de processos históricos de subs-
tituição cultural

Ao longo da história, o território valenciano foi cenário de múlti-
plos processos de substituição cultural, nos quais novos grupos dominantes 
impuseram suas formas de vida, seus símbolos e suas tecnologias sobre as 
populações preexistentes. Desde a progressiva aculturação das comunida-
des ibéricas sob a influência romana, passando pela cristianização forçada 
dos espaços visigodos, até a implantação da cultura islâmica com a expan-
são de al-Ándalus, as mudanças políticas e militares foram sistematicamen-
te acompanhadas de transformações nos sistemas simbólicos e materiais.

A cerâmica, como arte profundamente ligada à vida cotidiana, ofe-
rece um testemunho privilegiado desses processos. Cada onda de domina-
ção deixou sua marca nas técnicas de produção, nos repertórios formais e 
nas concepções estéticas que moldaram os objetos de barro. No entanto, 
essas mudanças nem sempre implicaram rupturas totais: em muitas ocasi-
ões, as novas culturas adaptaram e ressignificaram saberes preexistentes, 
dando origem a formas híbridas que combinavam tradição e novidade.

O estudo da cerâmica valenciana ao longo das diferentes épocas re-
vela, portanto, não apenas as dinâmicas de imposição e apagamento, mas 
também as estratégias de resistência, continuidade e mestiçagem que as 
comunidades locais desenvolveram diante das mudanças históricas. Esse 
pano de fundo permite compreender que a história cerâmica do território 
não pode ser lida como uma sucessão de estilos independentes, mas como 
uma trama complexa de memórias materiais em disputa.

Tradições cerâmicas pré-andalusís: do mundo ibérico à Anti-
guidade tardia

Antes da chegada da cultura islâmica ao território valenciano no sé-
culo VIII, a cerâmica local já revelava grande diversidade, como na cultura 
ibérica (séculos VI a.C.–I a.C.), que produzia peças em torno com decoração 
geométrica, vegetal e zoomórfica. Esses objetos tinham forte valor simbó-
lico e ritual, usados especialmente em urnas funerárias (ARANEGUI, 1998).

As peças cerâmicas ibéricas, como as urnas decoradas encontradas 
na necrópole de Cabezo Lucero (Guardamar del Segura, Alacant), revelam 
um alto grau de padronização formal e uma notável preocupação estética, 



63As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

aspectos que antecipam práticas que mais tarde seriam reelaboradas em 
outros contextos culturais. O uso de formas simples e decorações estilizadas 
sugere uma compreensão do barro como suporte de memória comunitária, 
e não como mero recipiente utilitário.

Com a romanização da Península Ibérica (séculos II a.C. – V d.C.), a 
cerâmica local sofreu uma profunda transformação. Novas técnicas de pro-
dução em larga escala foram introduzidas, como a cerâmica sigillata — de 
verniz vermelho brilhante —, destinada ao consumo massivo em ambien-
tes urbanos e rurais. Além disso, as manufaturas romanas adaptaram os 
antigos motivos indígenas a novos repertórios decorativos mais sóbrios, 
promovendo a especialização de oficinas locais (VIDAL, 2012). Essa etapa 
consolidou no território valenciano uma tradição oleira sólida, com infra-
estruturas como fornos, centros oleiros organizados e redes comerciais de 
distribuição.

Após a queda do Império Romano, durante o período visigótico 
(séculos V–VIII), houve uma relativa simplificação das formas e técnicas 
cerâmicas. A perda parcial do torno em áreas rurais, o predomínio de pas-
tas grosseiras e a menor sofisticação decorativa indicam uma mudança de 
paradigma na produção oleira, centrada principalmente na funcionalidade. 
No entanto, essas cerâmicas visigóticas mantêm a continuidade do trabalho 
local com o barro como prática cultural fundamental para as comunidades, 
especialmente em zonas rurais (GARCÍA ENTERO, 2008).

Esse mosaico de tradições cerâmicas — ibérica, romano-provincial 
e visigótica — configurou um substrato técnico, simbólico e estético sobre 
o qual se assentaria, séculos depois, a renovação introduzida pela cultura 
andalusí. Elementos como a organização comunitária dos ateliês, a persis-
tência de certas formas de vasos e a continuidade da decoração geométrica 

Figura 4 Urnas ibéricas decoradas com 

motivos geométricos, séculos IV-III aC.

Fonte https://es.pinterest.com/

pin/413486809546141517/, 2025



64As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

podem ser lidos como heranças profundas que o islamismo medieval soube 
interpretar e transformar.

A revolução cerâmica andalusí: inovação, técnica e cosmopoli-
tismo

A chegada das culturas islâmicas ao território valenciano a partir 
do século VIII marcou um verdadeiro ponto de inflexão na história da cerâ-
mica local. Em contraste com as tradições pré-existentes, as comunidades 
andalusís introduziram um sistema produtivo muito mais refinado, inova-
ções tecnológicas sem precedentes e uma nova sensibilidade estética que 
transformaria para sempre o panorama material da região.

Um dos avanços mais significativos foi a adoção da faiança esta-
nhífera, recoberta por um vidrado opaco branco sobre o qual podiam ser 
aplicadas decorações pintadas. Essa técnica, originária do mundo abássida e 
aperfeiçoada no Egito e em al-Ándalus, permitia uma maior expressividade 
cromática e um acabamento muito mais fino do que as pastas cerâmicas 
utilizadas até então (BARRAL, 2011). Além disso, implementou-se o com-
plexo processo do reflexo metálico (lustre), mediante o qual se obtinham 
efeitos dourados ou acobreados sobre o vidrado, após uma terceira queima 
em atmosfera redutora.

Figura 5 Placa metálica refletora de 

Manises, século XV. Um exemplo da 

sofisticação técnica e estética herdada 

da tradição andalusí no território va-

lenciano

Fonte https://bilbaomuseoa.eus/obra-

de-arte/plato-82-1457/, 2025



65As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Os centros oleiros de Manises, Paterna e Quart de Poblet tornaram-
-se importantes polos de produção, abastecendo tanto o mercado interno 
quanto os circuitos comerciais mediterrâneos. Desses ateliês surgiram pe-
ças de enorme prestígio, como pratos, fontes, ataifores e jarros, decorados 
com motivos geométricos, lacerias, epigrafia cúfica e estilizações vegetais 
(CATALÀ, 2010). O prestígio da cerâmica valenciana atingiu tal magnitude 
que, séculos mais tarde, reis e papas italianos solicitavam peças específicas 
“à maneira de Manises”.

Para além da técnica, a cerâmica andalusí expressava uma cosmovi-
são em que a decoração refletia princípios filosóficos e espirituais. Motivos 
geométricos e naturais simbolizavam a unidade divina e a complexidade do 
universo islâmico.

Esse florescimento cerâmico foi possível graças a uma profunda 
interconexão cultural entre al-Ándalus e outras regiões do Mediterrâneo. 
Técnicas, pigmentos, formas e estilos viajavam junto com comerciantes, ar-
tesãos e peregrinos, em um intercâmbio incessante que desmentia a ideia 
de culturas fechadas ou isoladas. Assim, a cerâmica valenciana medieval 
deve ser compreendida como fruto de um processo cosmopolita, onde se 
integravam influências orientais, africanas e locais, em uma síntese estética 
extraordinária.

A consolidação dessa tradição cerâmica andalusí não apenas trans-
formou os objetos cotidianos, mas deixou uma marca duradoura na iden-
tidade cultural do território valenciano. Ainda hoje, muitos dos desenhos, 
técnicas e formas nascidos naquele período sobrevivem — embora muitas 
vezes desprovidos de seu contexto originário — na produção artesanal con-
temporânea. Recuperar essa memória implica reconhecer que a moderni-
dade valenciana também se forjou no cruzamento de civilizações e no diá-
logo criativo com o Islã mediterrâneo.

Transformações pós-andalusís: silenciamentos, sobrevivên-
cias e mestiçagens

A colonização cristã por Jaume I, do que passou a se denominar Rei-
no de Valência em 1238, inaugurou uma nova etapa, marcada pela apro-
priação violenta de recursos culturais e pela reconfiguração forçada da 
identidade material local. Embora a produção cerâmica não tenha sido in-
terrompida — e, de fato, tenha conhecido uma expansão significativa —, o 
quadro cultural e simbólico que sustentava as práticas anteriores sofreu um 
deslocamento drástico.



66As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Do ponto de vista técnico, inovações islâmicas como a faiança es-
tannífera e o reflexo metálico foram preservadas e adaptadas aos gostos 
das elites cristãs, incorporando motivos heráldicos e iconografia gótica 
(VV.AA., 2005). Paralelamente, promoveu-se um apagamento simbólico da 
memória andalusí, com a historiografia cristã exaltando o legado cerâmico 
como produto exclusivo da “civilização cristã”, silenciando a contribuição 
islâmica e legitimando uma ruptura identitária com o passado muçulmano.

Contudo, no âmbito material e técnico, muitos dos vestígios andalu-
sís sobreviveram de forma subterrânea. As oficinas mudéjares — dirigidas 
por artesãos muçulmanos que permaneceram sob domínio cristão — man-
tiveram durante séculos técnicas, formas e saberes transmitidos de geração 
em geração. Mesmo após a expulsão definitiva dos mouriscos em 1609, cer-
tas práticas produtivas persistiram nas mãos de oleiros cristãos que haviam 
aprendido com seus mestres islâmicos. Desse modo, a cerâmica valenciana 
conservou, através de processos de mestiçagem silenciosa, um legado islâ-
mico latente que ainda hoje se manifesta em determinados aspectos for-
mais e técnicos.

A complexidade dessa transição mostra que as mudanças históricas 
não operam como substituições totais, mas como processos de sedimenta-
ção e releitura. A cerâmica pós-andalusí valenciana não foi uma mera rup-
tura, mas o resultado de uma reconfiguração cultural onde as memórias 
materiais resistiram, se adaptaram e dialogaram com os novos contextos 

Figura 6 Placa heráldica de Manises, 

século XV

Fonte https://es.pinterest.com/

pin/406379566359228785/, 2025



67As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

sociais e simbólicos.
Reconhecer essa continuidade velada implica repensar a história da 

cerâmica valenciana como uma história de trocas e resiliências, mais do que 
como uma narrativa linear de progresso ou pureza cultural. O barro, em 
sua maleabilidade, oferece assim um testemunho silencioso, mas eloquen-
te, das tensões, perdas e persistências que marcaram o destino das comuni-
dades que o moldaram.

A cerâmica brasileira: uma confluência 
indígena, africana e europeia 

Resiliência e mestiçagem nas práticas associadas ao barro no 
Brasil

A história cerâmica do Brasil é marcada, desde suas origens, pela 
cosmovisão e pela produção ancestral dos povos indígenas, para posterior-
mente se entrelaçar em encontros e conflitos culturais a partir do século 
XVI, com a colonização portuguesa e a diáspora africana. Esses processos 
reconfiguraram profundamente os saberes indígenas, gerando práticas 
mestiças que articulam território, técnica e simbolismo.

A cerâmica brasileira, em sua diversidade, testemunha os impac-
tos da violência colonial, mas também a resiliência das memórias culturais 
subalternas. Reconhecer em sua materialidade os fios entrelaçados de he-
ranças indígenas, africanas e europeias implica desmontar as narrativas de 
homogeneização cultural e visibilizar a potência criativa dos povos histori-
camente marginalizados. A análise dessa tradição cerâmica permite, assim, 
abordar a mestiçagem não como uma perda, mas como uma forma ativa de 
resistência, ressignificação e criação cultural.

Tradições cerâmicas indígenas: a memória do barro ancestral

Antes da colonização portuguesa, inúmeros povos indígenas bra-
sileiros já elaboravam objetos cerâmicos de alta complexidade técnica e 
simbólica. Essas produções incluíam vasilhas utilitárias, urnas funerárias, 
figuras antropomórficas e zoomórficas, assim como elementos rituais des-
tinados a práticas xamânicas e cerimoniais. A cerâmica indígena caracte-
rizava-se pelo modelado manual — sem o uso de torno —, pela queima em 
fornos abertos e pela decoração baseada em incisões, impressões, modela-
gens e pintura mineral (FARIAS, 2020).

A variedade regional era imensa: enquanto na Amazônia predomi-
navam formas globulares decoradas com padrões geométricos ou pintura 
policromada, no Nordeste brasileiro desenvolveram-se urnas funerárias 
monumentais pertencentes às culturas Marajoara e Tapajônica. Essas cul-



68As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

turas aplicavam técnicas complexas de modelagem e policromia, alcançan-
do composições visuais de grande impacto simbólico que representavam a 
cosmogonia de seus povos, suas visões sobre a morte, o renascimento e a 
relação entre os seres humanos e a natureza.

No cerrado e no sertão, outros povos, como os Karajá e os Xavante, 
continuaram desenvolvendo práticas oleiras de forte enraizamento ritual, 
onde os objetos cerâmicos serviam como nexos entre o mundo material e o 
espiritual. Não se tratava apenas de produzir utensílios funcionais, mas de 
construir dispositivos de memória coletiva, de identidade e de espirituali-
dade.

O barro, nessas tradições, não era apenas uma matéria-prima: era 
um elemento sagrado, associado à criação do mundo e à fecundidade da ter-
ra. Em muitos mitos de origem, os primeiros seres humanos são modelados 
a partir do barro, o que confere à prática cerâmica um caráter cosmogôni-
co. Trabalhar o barro era, de certa forma, refazer o ato de criação, reforçan-
do o vínculo entre a comunidade, o território e seus ancestrais.

A continuidade dessas tradições em algumas comunidades atuais 
demonstra que, apesar dos séculos de violência colonial e da imposição cul-
tural europeia, o barro continua sendo um suporte fundamental de resistên-
cia simbólica e de transmissão de saberes ancestrais. A cerâmica indígena 
brasileira, em sua diversidade formal e simbólica, constitui um patrimônio 
vivo que desafia as narrativas homogêneas e valoriza outras epistemologias 
da arte e do mundo.

Figura 7 Urna funerária da cultura 

Marajoara, caracterizada por sua com-

plexa decoração geométrica em relevo

Fonte https://museunacional.ufrj.br/

dir/exposicoes/arqueologia/arqueolo-

gia-brasileira/arqbra010.html, 2025



69As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

O impacto da colonização e da diáspora africana na cerâmica

A colonização portuguesa e o estabelecimento do sistema escravista 
transatlântico a partir do século XVI transformaram radicalmente o cená-
rio cultural e material do Brasil. A chegada forçada de milhões de africanos 
não apenas alterou a composição demográfica, como também introduziu 
novas técnicas cerâmicas, estilos decorativos e concepções simbólicas do 
barro (ECKERT; ROCHA, 2018).

Os saberes cerâmicos das populações africanas, especialmente de 
regiões como Angola, Congo ou Sudão Ocidental, foram integrados aos pro-
cessos locais, gerando sincretismos estéticos e funcionais. Novas formas 
de modelagem, tipos de fornos e estilos de ornamentação enriqueceram as 
práticas indígenas pré-existentes. Desenvolveram-se peças específicas para 
práticas religiosas afro-brasileiras como o Candomblé, onde o barro é utili-
zado na confecção de objetos rituais de profunda carga simbólica.

A cerâmica tornou-se, assim, um espaço de resistência cultural: en-
quanto as estruturas coloniais buscavam impor modelos europeus de pro-
dução e consumo, os povos afrodescendentes e indígenas mantiveram vivas 
as suas formas de fazer, de representar e de compreender o mundo através 
do barro.

Figura 8 Cerimônia de candomblé 

em Salvador, Bahia, onde elementos 

rituais tradicionais são observados, 

incluindo vasos de barro usados em 

oferendas aos orixás. Essas práticas 

refletem a influência da diáspora afri-

cana na cerâmica brasileira e seu papel 

na preservação da identidade cultural.

Fonte https://www.ancient-origins.

net/history-ancient-traditions/can-

domble-african-brazilian-dance-hon-

or-gods-004596, 2025



70As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Invisibilização e resistência: o olhar decolonial sobre a 
cerâmica

Apesar de sua riqueza simbólica e técnica, a cerâmica indígena e 
afrodescendente foi sistematicamente marginalizada nos relatos oficiais 
da história da arte brasileira. Muitas dessas produções foram classificadas 
como “artesanato” ou “folclore”, sendo colocadas em um plano secundário 
em relação às tradições artísticas de matriz europeia. Essa hierarquização 
responde à lógica colonial de invisibilização das culturas subalternas e de 
construção de uma identidade nacional homogênea, que durante séculos 
negou a pluralidade originária do país (DE SOUSA SANTOS, 2018).

O olhar decolonial aplicado ao estudo da cerâmica brasileira per-
mite resgatar genealogias silenciadas e valorizar a capacidade dessas ex-
pressões para resistir, adaptar-se e ressignificar os contextos de opressão. 
Entender a cerâmica como um arquivo vivo de memórias ancestrais implica 
reconhecer o barro não apenas como matéria, mas também como testemu-
nha e agente de resistência frente à violência colonial.

Figura 9 Cerâmica indígena contem-

porânea do povo Wauja (Xingu, Brasil)

Fonte https://mundoeducacao.uol.

com.br/geografia/a-populacao-indige-

na-no-brasil.htm, 2025



71As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Nessa perspectiva, cada peça cerâmica se converte em um docu-
mento histórico que narra histórias de deslocamentos forçados, de resiliên-
cias criativas e de afirmações identitárias que, longe de desaparecer, conti-
nuam a moldar o presente cultural do Brasil.

Construindo pontes: memória, resistência e futuros decoloniais

As trajetórias cerâmicas de València e do Brasil, embora forjadas 
em contextos históricos, geográficos e simbólicos distintos, revelam uma 
profunda convergência: o barro como arquivo de memória cultural, resis-
tência e mestiçagem. Em ambos os territórios, a cerâmica foi moldada por 
encontros e fraturas coloniais, pela imposição de culturas dominantes e 
pela persistência subterrânea de saberes subalternos. Lida a partir de uma 
perspectiva decolonial, a argila nos fala não apenas de formas e técnicas, 
mas também de lutas históricas pela legitimidade epistêmica e estética.

Em València, a cerâmica andalusí — com seus reflexos metálicos, la-
çarias e caligrafias — constitui uma herança profunda da presença islâmica 
que, embora frequentemente invisibilizada após a conquista cristã, persiste 
em formas, motivos e técnicas. Essa persistência é mais do que um resíduo 
estético: é uma marca viva de um mundo deslocado, que resistiu silenciosa-
mente ao processo de apagamento cultural europeu.

No Brasil, a mestiçagem cerâmica entre o indígena, o africano e o 
europeu não foi um fenômeno harmônico, mas um produto da colonização 
violenta. No entanto, como sublinha Lélia Gonzalez, a cultura afro-brasi-
leira emergiu como uma forma de reexistência, um ato de afirmação vital 
diante da lógica colonial da morte. A cerâmica afrodescendente e indígena 
não apenas sobreviveu à margem da arte oficial, mas tornou-se um espaço 
de criação simbólica, espiritual e política.

Essas coincidências permitem pensar a cerâmica como um terreno 
fértil para o que Catherine Walsh denomina uma “prática insurgente de re-
existência” (WALSH, 2013), onde os corpos, as mãos e os saberes silenciados 
se inscrevem no barro para resistir à homogeneização cultural. O barro, por 
sua natureza maleável e regenerativa, torna-se um meio de tradução entre 
culturas, uma forma de narrar a partir das margens.

Longe de serem objetos isolados em vitrines ou manuais, as peças 
cerâmicas de València e do Brasil nos permitem traçar cartografias deco-
loniais nas quais os fluxos de conhecimento não vão do norte para o sul, 
mas entre territórios marcados pela multiculturalidade e pela criatividade 
mestiça. Essa leitura cruzada de ambas as tradições permite desconstruir o 
mito da pureza cultural e convida a pensar a cerâmica como uma linguagem 
compartilhada de memória e criação.

Reconhecer essas conexões não é uma tarefa meramente acadêmica 
ou estética: é uma responsabilidade política e pedagógica. Ao colocar em 
diálogo essas duas histórias cerâmicas — uma mediterrânea, outra sul-ame-
ricana —, abrem-se possibilidades para construir narrativas mais plurais, 



72As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

mais justas e mais conscientes do valor das epistemologias invisibilizadas. 
Na argila, como na história, não há linhas retas, mas camadas sobrepostas 
de sentido. Desenterrá-las também é um ato de justiça.

Esse olhar para as trajetórias cerâmicas do passado não pode ser 
entendido como uma simples nostalgia ou arqueologia estética: constitui 
a base para ressignificar o presente. Atualmente, artistas contemporâneos 
e coletivos de diferentes partes do mundo trabalham o barro como um ato 
político, um gesto de reexistência que recupera memórias ancestrais e as 
projeta em novas linguagens críticas. Obras como as de Sallisa Rosa, artis-
ta visual indígena brasileira, demonstram como a cerâmica pode se tornar 
um veículo para repensar a relação com a terra, a identidade e a história. 
Seu trabalho, em diálogo com as epistemologias do sul, contribui para a 
construção de um imaginário social que devolve visibilidade e dignidade às 
heranças que a colonialidade tentou apagar. O barro, maleável e resistente, 
continua moldando futuros possíveis.

Considerações finais

A cerâmica, entendida como uma manifestação artística e cultu-
ral de longo alcance temporal e geográfico, revela-se especialmente fér-
til para abordar a ancestralidade a partir de uma perspectiva decolonial e 
multicultural. Ao comparar as produções cerâmicas de València e do Brasil, 
evidencia-se o papel fundamental que desempenham tanto as histórias de 
conquista quanto os processos de resistência na construção de identidades 
culturais complexas e mestiças. A raiz andalusí no caso valenciano, e a con-
fluência indígena, africana e europeia no caso brasileiro, ilustram como os 
legados multiculturais foram, em muitas ocasiões, negados ou simplificados 
sob relatos homogêneos.

Figura 10 “Topografia da Memória”2  

da artista visual Sallisa Rosa

Fonte https://www.audemarspiguet.

com/com/fr/news/art/Sallisa-Rosa.

html, 2025



73As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

Do ponto de vista pedagógico, a recuperação desses relatos subal-
ternos exige uma pedagogia crítica que questione as formas de coloniali-
dade ainda presentes nos sistemas educativos, museológicos e culturais. 
Incluir a cerâmica no currículo — com todas as suas misturas, tensões e 
reexistências — permite que o corpo discente se aproxime da cultura como 
um processo dinâmico e plural. Ao fazê-lo, contribui-se para desmontar os 
preconceitos coloniais que hierarquizaram saberes e expressões artísticas, 
fomentando uma valorização mais profunda da diversidade como fonte de 
criatividade, resistência e enriquecimento coletivo.

A própria dificuldade em encontrar imagens históricas acessíveis 
da cerâmica afrodescendente brasileira do período da escravidão revela até 
que ponto a invisibilização foi sistêmica. Não se trata apenas de uma falta 
documental, mas de um silenciamento ativo que marginalizou materiali-
dades e memórias culturais inteiras. Essa ausência sublinha a urgência de 
práticas de restituição simbólica e de reconstrução de narrativas, não como 
atos de nostalgia, mas como gestos de justiça histórica.

Reconhecer a mestiçagem como uma força criativa e resiliente é 
essencial para compreender o papel da cerâmica como arquivo de resistên-
cias culturais. Tanto em València como no Brasil, o barro moldado por múl-
tiplas tradições demonstra que os intercâmbios, adaptações e hibridizações 
foram historicamente estratégias de sobrevivência e renovação cultural. 
Celebrar a mestiçagem, portanto, implica desconstruir narrativas essencia-
listas e abrir espaço para uma visão mais dinâmica e plural da identida-
de. Tudo isso sem perder as próprias cosmovisões que os diferentes povos 
do planeta possuem, pois nossa resistência cultural e linguística configura 
narrativas diversas para enfrentar as problemáticas do futuro.

A cerâmica, ao unir ancestralidade e decolonialidade, constitui uma 
ferramenta crítica para ressignificar as artes e formar sujeitos conscientes. 
O barro, moldado por mãos subalternas, conecta passados silenciados a fu-
turos mais plurais e justos.

Referências	

ARANEGUI, Carmen. La cerámica ibérica: una síntesis histórica. València: Universitat de 

València, 1998.

BARRAL, X. La cerámica andalusí en el contexto valenciano. València: Edicions del 

Mil·lenni, 2011.

CATALÀ, R. Cerámica medieval valenciana: Arte y herencia islámica. València: Univer-

sitat de València, 2010.

DE SOUSA SANTOS, Boaventura. The End of the Cognitive Empire: The Coming of Age of 

Epistemologies of the South. Durham: Duke University Press, 2018.



74As marcas vivas do barro. Ancestralidade e olhar decolonial na cerâmica 
mediterrânea de València e afro-indígena do Brasil

DATJournal  v.10 n.3 2025

ECKERT, C.; ROCHA, B. Produção ceramista e empoderamento feminino no nordeste do 

Brasil. Revista de Estudos Culturais, v. 14, n. 2, p. 45–59, 2018.

FARIAS, C. Cerâmica e ancestralidade afro-indígena: Reflexões sobre práticas decolo-

niais no Nordeste brasileiro. Cadernos de Antropologia e Imagem, v. 32, n. 1, p. 27–41, 2020.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Montevidéu: Tierra Nueva, 1970.

GARCÍA ENTERO, Virginia. La cerámica visigoda en Hispania. Madrid: Consejo Superior de 

Investigaciones Científicas (CSIC), 2008.

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, n. 

92, 1988.

MIGNOLO, Walter. The Darker Side of Western Modernity: Global Futures, Decolonial 

Options. Durham: Duke University Press, 2011.

NORA, Pierre. Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire. Representations, v. 

26, p. 7–24, 1989.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista In-

ternacional de Ciências Sociais, n. 168, p. 201–246, 2000.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. ¿Puede hablar o subalterno? In: Estudios subalternos: cultu-

ra y política en América Latina. Buenos Aires: Libros del Zorzal, 2010. p. 31-67.

VIDAL, José María. Artesanía y comercio en la Hispania romana. Madrid: Akal, 2012.

VV.AA. Manises y la Cerámica Valenciana: Historia, Arte y Tradición. València: Ed. Muni-

cipal de Patrimonio, 2005.

WALSH, Catherine. Pedagogias decoloniais: Práticas insurgentes de resistir, (re)existir 

e (re)viver. Quito: Ediciones Abya-Yala, 2013.

1 Andalusí refere-se à cultura, sociedade e manifestações artísticas desenvolvidas em al-Ánda-
lus, nome dado às regiões da Península Ibérica sob domínio muçulmano entre os séculos VIII 
e XV.

2 Trabalho de Sallisa Rosa, uma artista visual indígena brasileira que explora a conexão huma-
na com a terra usando argila coletada como seu material principal. Seu trabalho estabelece uma 
conexão única com o solo e o território, criando instalações que refletem sobre memória, an-
cestralidade e decolonialidade. Esta peça faz parte de sua série “Topografia da Memória”, onde 
mais de 100 formas de cerâmica feitas à mão compõem uma instalação imersiva que convida à 
contemplação e ao diálogo com as raízes culturais.

Recebido: 23 de abril de 2025.

Aprovado: 19 de outubro de 2025.


