
39

DATJournal  v.10 n.3 2025

Kelly Silva de Oliveira e Suzette Venturelli *

Kelly Silva de Oliveira é Mestra em 

Design na Universidade Anhembi-Mo-

rumbi, bacharela em Artes Visuais 

pela Escola de Comunicação e Artes 

da Universidade de São Paulo (USP) 

e graduada em Engenharia Civil pela 

Universidade Presbiteriana Mackenzie. 

O interesse pela causa indígena e pelas 

questões ambientais norteia suas pro-

duções artísticas. Por meio de pesquisa 

teórica e produção audiovisual, busca 

aproximar-se da cosmovisão dos povos 

originários e da sua poética sobre a exis-

tência.

<kellysol2011@gmail.com>

ORCID 0000-0002-1143-0802 

Suzette Venturelli é Professora titu-

lar doutora da Universidade Anhembi 

Morumbi (UAM). Atua nos Programas 

de Pós-Graduação em Artes visuais da 

UnB e no Programa de pós-graduação 

em Design da UAM, área de concentra-

ção Design, Arte e Tecnologia. Bolsista 

do Conselho Nacional de Desenvolvi-

mento Científico e Tecnológico (CNPq) . 

Resumo Este estudo investiga o potencial do Design de animação como des-
pertar poético para o modo de (re)existir do povo Guarani Mbya da Tekoa 
Krukutu, presente em São Paulo/SP. e como ferramenta para a preservação 
e valorização da sua cultura. A partir do olhar decolonial nas artes, o artigo 
relata o desenvolvimento de um projeto de animação, abordado de forma 
colaborativa, que reflete narrativas, cosmovisões e perspectivas da comuni-
dade, respeitando seus saberes tradicionais. Por meio de oficinas de contação 
de histórias e desenho, o processo participativo permitiu resgatar a tradição 
oral da comunidade e traduzi-la em imagens. O Design de Animação emer-
ge, assim, como um meio de expressão cultural inovador e acessível, capaz 
de promover o diálogo entre diferentes visões de mundo. O Design se revela 
um elo efetivo entre diferentes contextos culturais e epistemológicos, contri-
buindo para sensibilização e diversidade culturais. 

Palavras-chave Design de Animação, Narrativas Indígenas, Abordagem Colaborativa, 
Guarani Mbya 

Design de animação 
como despertar 
poético: Narrativas 
Guarani Mbya na 
Tekoa Krukutu

DESIGN, ARTE 
E TECNOLOGIA 



40

DATJournal  v.10 n.3 2025

Animation Design as a Poetic Awakening: Guarani Mbya narratives in 
Tekoa Krukutu 

Abstract This study investigates the potential of Animation Design as a poetic awak-
ening for the mode of (re)existence of the Guarani Mbya people of Tekoa Krukutu, 
located in São Paulo/SP, and as a tool for the preservation and valorization of their 
culture. From a decolonial perspective in the arts, the article reports the development 
of an animation project, approached collaboratively, that reflects the community’s 
narratives, worldviews, and perspectives, respecting their traditional knowledge. 
Through storytelling and drawing workshops, the participatory process enabled the 
rescue of the community’s oral tradition and its translation into images. Animation 
Design thus emerges as an innovative and accessible means of cultural expression, ca-
pable of promoting dialogue between different worldviews. Design reveals itself as an 
effective link between different cultural and epistemological contexts, contributing to 
cultural awareness and diversity. 

Keywords Animation Design, Indigenous Narratives, Collaborative Approach, Guarani 
Mbya, 

Diseño de Animación como Despertar Poético: Narrativas Guarani Mbya en Tekoa 
Krukutu

Resumen Este estudio investiga el potencial del Diseño de animación como despertar 
poético para el modo de (re)existir del pueblo Guaraní Mbya de Tekoa Krukutu, pre-
sente en São Paulo/SP, y como herramienta para la preservación y valorización de su 
cultura. A partir de una mirada decolonial en las artes, el artículo relata el desarrollo 
de un proyecto de animación, abordado de forma colaborativa, que refleja narrativas, 
cosmovisiones y perspectivas de la comunidad, respetando sus saberes tradicionales. 
A través de talleres de narración de historias y dibujo, el proceso participativo per-
mitió rescatar la tradición oral de la comunidad y traducirla en imágenes. El Diseño 
de Animación emerge, así, como un medio de expresión cultural innovador y accesible, 
capaz de promover el diálogo entre diferentes visiones del mundo. El Diseño se revela 
como un lazo efectivo entre diferentes contextos culturales y epistemológicos, con-
tribuyendo a la sensibilización y diversidad culturales.

Palabras clave Diseño de Animación, Narrativas Indígenas, Abordaje Colaborativo, Gua-
raní Mbya

Alguns prêmios recebidos foram: 

XPTA_LAB, Ministério de Cultura e 

Sociedade dos Amigos da Cinemateca; 

Prêmio Festival latino americano e 

africano de arte e cultura; Prêmio Fu-

narte de Arte Contemporânea; Prêmio 

Rumos Arte Cibernética com trabalhos 

de Iniciação Científica. 

<suzeteventurelli@gmail.com>

ORCID 0000-0003-0254-9286



41

DATJournal  v.10 n.3 2025

Design de animação como despertar poético

Introdução

Umas das características do Design é a possibilidade de sempre re-
elaborar as coisas que inventamos. O que tem se expandido ao longo do 
tempo é a abrangência dessas ‘coisas”: detalhes de objetos, o corpo huma-
no, cidades e, como ressalta Bruno Latour (2014), a própria natureza.  Se 
inventamos um jeito de estar na Terra, também ele pode ser reelaborado e 
uma forma de fazê-lo é por meio da revisão dos conceitos que fundamen-
tam nosso modo de existir. O discurso decolonial aponta para a necessidade 
de rever a “História” estruturada pelos colonizadores, que deixou de lado 
diversas narrativas, cosmovisões, modos de existir e de construir saberes 
(cf. PAIVA, 2022). 

A revisão da História – e das histórias – faz parte do processo peda-
gógico de decolonização. É importante entender o passado sob a ótica do 
colonizado para reivindicar as injustiças cometidas, reconhecer as estru-
turas epistemológicas que perpetuam os paradigmas coloniais, legitimar a 
existência de diversas formas de conhecimento e assumir outro modo de 
estabelecer relações com os demais seres (cf. SMITH, 2018). No sentido de 
rever os paradigmas, Vilém Flüsser (2017) propõe a busca de novos critérios 
ontológicos – transpondo, por exemplo, a separação entre natureza e cul-
tura para a distinção entre coisas animadas e inanimadas, móveis e imóveis 
– e apresenta o Design como uma ponte essencial, capaz de reconciliar os
mundos da arte e da técnica.

No Brasil, o campo das Artes vive um momento de inflexão, de ‘re-
design’, que Paiva (2022) denomina virada decolonial. As instituições cultu-
rais têm dado visibilidade ao discurso decolonial ao inserirem esses temas 
em suas programações, dando projeção a diversos artistas e coletivos negro 
e indígenas que assumiram essa causa. Nesse aspecto, merecem destaque as 
iniciativas de grupos indígenas que utilizam as técnicas audiovisuais para 
afirmar sua autonomia e autodeterminação, divulgar sua cultura, reivin-
dicar seu direito à existência e resistência, e alertar para a necessidade de 
repensar nossa relação com o planeta. Esses coletivos frequentemente re-
gistram cenas do cotidiano, com o objetivo de compartilhar sua cultura com 
o mundo.

No que se refere ao uso das tecnologias digitais, Naine Terena (2023) 
aponta uma significativa inversão de papeis: de ferramentas de domestica-
ção, como eram empregadas nos períodos da Comissão Rondon e da Marcha 
para o Oeste, atualmente, as tecnologias são ‘domesticadas’ pelos indígenas 
que as utilizam como instrumentos de suas próprias narrativas. A pesquisa-
dora enfatiza a distinção entre as produções dos povos originários e aquelas 
realizadas por não indígenas: é essencial a perspectiva indígena, a forma 
como se veem e se representam, os elementos do seu cotidiano que valori-
zam. Terena (2023) considera o domínio do audiovisual como mecanismo de 
resistência para perpetuação de seus saberes e práticas. 

A compreensão da produção audiovisual como forma de resistência 
remete à definição de ‘imagem’ e ‘imaginação’ proposta por Flüsser (2017). 
Para o filósofo, as imagens atuam como mediadoras entre o indivíduo e um 



42

DATJournal  v.10 n.3 2025

mundo cujo acesso não é direto. A imaginação, por sua vez, é a capacidade 
subjetivização, de distanciamento do mundo objetivo. Assim, a imaginação 
se torna uma ferramenta eficaz para a elaboração de outras perspectivas 
que incluam as cosmovisões indígenas. Sob esse aspecto, as produções in-
dígenas – ou sobre eles – podem despertar uma imaginação que serve à 
(re)existência, configurando-se como um ato político de conexão com suas 
cosmovisões.

Na perspectiva de reelaboração da existência e de resistência, o De-
sign de Animação nos possibilita apresentar outras narrativas, para além 
daquelas hegemônicas, capazes de despertar uma predisposição positiva 
para o estabelecimento de alianças afetivas entre os seres distintos, con-
siderando ‘humanos’ e ‘não-humanos’, os seres visíveis e os invisíveis. E, 
como nos recorda Ailton Krenak (2019) os povos originários têm centenas 
delas para nos oferecer. 

Design de animação e a (re)existência Guarany Mbya

Com o advento da virada decolonial, a crescente atenção à temáti-
ca indígena tem fomentado a produção de diversas animações. Em geral, 
voltadas ao público infantil e motivadas pela curiosidade sobre o “outro”, 
por um desejo – despretensioso ou não – de divulgar a cultura indígena, 
muitas dessas obras acabam por perpetuar as impressões registradas pelas 
primeiras expedições que chegaram às colônias, ecos das práticas coloniais. 
Os relatos desses viajantes, pautados por suas concepções de mundo, deram 
origem a estereótipos por meio dos quais os povos originários eram vistos 
de forma desumanizada – até com o emprego de termos zoológicos – ou 
mistificada, além de serem considerados preguiçosos, dependentes e cogni-
tivamente limitados. Esses relatos, tomados como fontes fidedignas, se tor-
naram o modo de representar os povos indígenas (cf. SMITH, 2008). Disso 
decorre a facilidade em incidir em estereótipos quando se trata dos povos 
originários. Conceitos como selvagem ou a idealização do bom selvagem, 
exótico, ingênuo, perigoso ou sensual são recorrentes quando a temática é 
indígena. 

Embora estereótipos como os supracitados possam ser identifica-
dos em muitas animações, existem produções que superam esses ‘pré-con-
ceitos’, desviando-se das generalizações e das exotizações. São, comumen-
te, elaboradas com a participação ativa das comunidades indígenas, o que 
confirma a importância do direito à autodeterminação e à autorrepresen-
tação desses povos. E nessa prática de trabalho colaborativo, o Design de 
Animação concilia a tecnologia digital e a tecnologia da oralidade dos povos 
originários como um ato decolonial. O processo coletivo possibilita o esta-
belecimento de alianças que supõem empatia, conhecimento mútuo, trocas 
efetivas e afetivas que permitem a descoberta recíproca. Foi pautado nesse 
tipo de trabalho colaborativo que se desenvolveu o projeto de animação, 
que prioriza a etapa de pré-produção, com o povo Guarani Mbya da Tekoa 



43

DATJournal  v.10 n.3 2025

Krukutu, em Parelheiros, São Paulo/SP. Esse aspecto esteve presente desde 
as etapas iniciais do trabalho.       

A liderança da aldeia Krukutu se mostrou receptiva desde o pri-
meiro contato, considerando positivo dar a conhecer seu modo de vida. “A 
casa de reza é o coração da aldeia” foi uma das primeiras frases ditas. O 
sentido do Sagrado apresentou-se diretamente relacionado com a definição 
da comunidade. Os Guarani, presentes em cinco países da América Latina – 
Argentina, Bolívia, Brasil, Paraguai e Uruguai – se veem como um só povo, 
resistindo às fronteiras impostas. No Brasil, existem três grupos de Guarani: 
Mbya, Kaiowá e Nhandeva. No estado de São Paulo, os Guarani Mbya ocu-
pam, sobretudo, a região do Vale do Ribeira, mas estão também presentes 
na capital paulista em Parelheiros e no Pico do Jaraguá. 

A Tekoa Krukutu possui um posto de saúde, uma escola da Prefeitu-
ra e um Centro de Educação e Cultura Indígena (CECI). Se por um lado esses 
serviços públicos muito favorecem a comunidade; por outro, os órgãos do 
governo, muitas vezes, impõem seus padrões sem considerar as necessida-
des específicas locais. Isso se manifesta desde a merenda escolar, os brin-
quedos até a uso exclusivo de medicamentos alopáticos no posto de saúde, 
sem a integração com as medicinas tradicionais da comunidade. 

Outro desafio significativo é a preservação da tradição e da língua 
guarani, que o CECI busca resgatar. O contato precoce das crianças com a 
língua portuguesa ameaça o uso da língua materna. Em relação à subsistên-
cia, devido ao fato de território e seu entorno já terem sofrido descaracte-
rização da sua vegetação nativa e, consequentemente, não haver mais pos-
sibilidade de caça nem de uma produção de alimentos suficiente para toda 
a comunidade, a aldeia depende dos empregos públicos no posto de saúde 
e na escola, das aposentadorias e da venda de artesanato. Os habitantes da 
Tekoa Krukutu plantam algumas espécies próprias de sua cultura para man-
ter viva sua tradição culinária e para uso ritual. 

Diferente de outras aldeias, a Tekoa Krukutu, desde sua formação é 
liderada por um grupo de pessoas e não por um único cacique. Uma das lí-
deres, Kerexu Mirin, que acompanhou o desenvolvimento do trabalho o iní-
cio, relatou alguns desafios enfrentados pela comunidade, dentre os quais: 
encontrar uma metodologia própria indígena para o ensino das crianças, 
uma vez que os professores indígenas atuais foram alfabetizados no sistema 
de ensino hegemônico; conservar o sentido da coletividade frente ao uso 
dos meios digitais que induzem ao individualismo; o fato de os empregos 
públicos terem criado uma espécie de ‘elite’ dentro da aldeia, uma divisão 
social que não existia na modo de vida Guarani; e manter vivo o costume de 
contar suas próprias narrativas, despertar nos mais jovens o interesse pelas 
histórias do seu povo. Esse último aspecto estabelecia conexão direta com o 
desenvolvimento do projeto de animação. 

A pesquisa foi sendo direcionada para ouvir histórias com a fina-
lidade de que a animação fosse um material que servisse aos interesses da 
comunidade e não apenas uma produção que mostrasse para os jurua – os 
não-indígenas – algo da cultura Guarani Mbya. No decorrer das visitas, es-



44

DATJournal  v.10 n.3 2025

cutando e fazendo perguntas, surgiu um interesse mútuo em resgatar o 
mito da Yvy Marae’y – A Terra Sem Males, ou Terra Imperecível, em uma 
tradição mais direta. Ao questionar Kerexu sobre essa história, ela consta-
tou que não tinha mais ouvido falar sobre ela, despertando-lhe o interesse 
em retomar a narrativa.

Inicialmente, Kerexu questionou se o mito seria uma criação origi-
nal de seu povo ou uma influência missionária, devido à semelhança com o 
“Paraíso” cristão. Para esclarecer a questão, ela consultou um antropólogo 
com vasta experiência junto ao povo Guarani do Sul e Sudeste do Brasil, 
que confirmou a origem Guarani do mito. A partir de então, Kerexu iniciou 
uma busca ativa pelo conhecimento sobre a Yvy Marae’y, conversando com 
anciãos e jovens da comunidade. A investigação sobre a Yvy Marae’y revelou 
outras questões importantes: por que essa história havia sido esquecida? 
Quais outras histórias corriam o risco de se perder? Como despertar o inte-
resse dos jovens pela cultura, histórias, técnicas e ritos ancestrais?

Essas conversas levaram ao encontro com outros indígenas que 
compartilhavam das mesmas preocupações, levando-nos a Claudio Vera, lí-
der Guarani Mbya da Tekoa Pyau do Pico do Jaraguá. Claudio Vera, também 
interessado em resgatar a cultura Guarani, explicou que a compreensão da 
Yvy Marae’y exigia o entendimento da criação do universo, o Yvy Rupa, e da 
Guata Porã, a grande caminhada do povo Guarani. Segundo ele, o objetivo 
do povo Guarani sempre foi realizar essa grande caminhada, um propósito 
que permanece vivo apesar das fronteiras geográficas, que não possuem 
significado para eles. Foi, então, pela história da criação da Yvy Rupa que o 
projeto foi sendo delineado. Em consenso com Kerexu e Claudio, decidimos 
tomar como ponto de partida essa narrativa e em torno dela reunir a comu-
nidade para ouvir, contar e recontar a história. 

Em um encontro com Claudio Vera, ele nos contou o início da his-
tória da criação da Yvy Rupa. Conforme o seu relato, foi Nhanderu (Nosso 
Pai) que criou a Yvy Rupa. Após formar tudo o que existe, ele partiu para sua 
morada, a Nhanderu amba, deixando sua esposa, Nhandexy (Nossa Mãe), 
grávida de Kuaray (o Sol) que lhe guiaria depois até Nhanderu amba. No en-
tanto, o curso dos acontecimentos desviou-se do planejado, dando origem a 
uma série de eventos que explicam a origem e a natureza de diversos seres. 
Nhandexy foi devorada pelos espíritos das onças ancestrais, as jaguarete, 
sendo Kuaray criado por elas. Para auxiliá-lo em sua jornada rumo à mo-
rada de Nhanderu, Kuaray criou Jaxy (‘o’ Lua). A saga dos dois irmãos é o 
cerne de diversas narrativas que elucidam a presença das onças-pintadas à 
beira dos rios, a origem das pacas, dos urubus, dos pássaros macuco e nam-
bu, a história de Tupã, a origem dos trovões e das fases da lua, dos espíritos 
que protegem as nascentes e de todos os seres que habitam o mundo.

Após esse relato, Claudio revelou a preocupação de que os jovens 
não têm mais escutado histórias. Propusemos, então, uma oficina de conta-
ção de história e de desenho na Tekoa Krukutu: ele contaria essa narrativa 
e nós conduziríamos, em seguida, uma oficina de desenho a partir da qual 
produziria uma animação. Claudio aprovou a ideia. Com ele, fizemos um 



45

DATJournal  v.10 n.3 2025

recorte da história para resultar no roteiro possível de ser produzido num 
curta-metragem (Quadro 01). O propósito era de reunir a comunidade para 
fomentar a prática da oralidade e obter uma representação gráfica da histó-
ria feita pelos próprios indígenas, a partir da qual poderíamos desenvolver 
a animação. E foi assim que entre oficinas e encontros começamos a tecer 
técnica e poética ao tangenciar o audiovisual e a oralidade, e ao retomar a 
cosmovisão Guarani Mbya e a alegria do ser coletivo.

Roteiro

Nhanderu cria o mundo: as pessoas, as árvores frutíferas etc. e parte para 

outro lugar deixando a mulher grávida. Ele lhe disse que quando quisesse 

seu filho os guiaria até sua morada. Ao caminhar, a mulher é devorada 

pelas jaguarete, mas o filho, Kuaray é tomado por uma senhora velhinha, 

a jaguarete mãe, que o cria. Kuaray cresce rapidamente. A jaguarete mãe 

fala para ele ficar longe do parakau, mas, curioso, o Kuaray vai ao encon-

tro do parakau e ele lhe conta que foram as jaguarete que devoraram sua 

mãe. Ele pede os seus ossos e recebe. Kuaray decide destruir as jaguarete 

e para isso cria Jaxy. Eles constroem uma ponte sobre um rio de corren-

teza forte e convencem todas a atravessarem, mas uma jaguarete grávida 

não chega a tempo e consegue escapar. A ponte é cortada com todas em 

cima e elas são levados pela correnteza. O Kuaray transformou a jaguarete 

grávida, que ficou à beira do rio, em onça pintada. Por isso, as onças pin-

tadas vivem sempre à margem do rio. Em seguida, Kuaray e Jaxy tentam 

reavivar Nhandexy. Eles só podiam tentar três vezes, mas falharam em 

todas elas. Então, Kuaray transforma Nhandexy em uma jaixa, uma paca. 

Kuaray e Jaxy seguem seu caminha, cada um de um lado do rio. Jaxy, 

curioso, ia perguntando ao seu irmão sobre cada coisa e Kuaray explicava.

O encontro da comunidade e suas histórias: 
um despertar poético

No dia combinado, passamos na Tekoa Pyau, no Pico do Jaraguá, 
para encontrar o Claudio e, juntos, fomos à Tekoa Krukutu, em Parelheiros. 
O sol brilhava forte como se Kuaray já estivesse a postos para o encontro. 
Crianças, jovens e adultos da comunidade nos esperavam. Na cozinha co-
munitária, um grupo preparava o almoço. Reunimo-nos na casa de reza, a 
Opy, onde colchonetes foram espalhados formando uma roda que acomodou 
certa de 25 pessoas (Figura 1). Um ritual pessoal e discreto me fez compre-
ender o significado espiritual daquele encontro. Claudio Vera, na casa de 
reza, fumava seu petyngua – cachimbo usado pelos Guarani. Eu ia fazer-lhe 
uma pergunta quando percebi que ele circundava o amba, um tronco com 

Quadro 1 Roteiro da animação

Fonte arquivo pessoal da autora

Digite o texto aqui



46

DATJournal  v.10 n.3 2025

água para curas usado nos rituais, posicionado no centro da casa. Concen-
trado, ele soprava a fumaça do petyngua no tronco. Percebi que uma cone-
xão se estabelecia ali e decidi não interromper. Afastei-me. Em seguida, ele 
me chamou e disse-me que eu já podia colocar nele o microfone de lapela 
que eu havia levado para registrar sua fala. Compreendi que, após o ritual, 
ele estava pronto para começar a iniciar o encontro.

Kerexu acenou-me que poderíamos começar. Apresentei-me breve-
mente, explicando a pesquisa e a proposta de criar uma animação. Disse-
-lhes que havia convidado o líder de outra aldeia para compartilhar uma 
história, e que a ideia era que cada um desenhasse a parte da história que 
mais lhes tocasse. Eles aprovaram. Pedi que se apresentassem, e então pas-
sei a palavra para Claudio Vera. Ele começou seu relato em Guarani. En-
quanto ele falava, o petyngua e a cuia de chimarrão circulavam entre os 
adultos. Terminada a narrativa, durante a qual se podia ver o interesse 
crescente dos ouvintes, outros indígenas fizeram comentários – também 
em Guarani – retomando alguns pontos da história. 

Quando os comentários se encerraram, convidei-os para a etapa se-
guinte: a oficina de desenho. Fomos à cozinha comunitária, onde havia me-
sas e bancos, e com folhas de sulfite e lápis de cor crianças, jovens e adultos 
se puseram a desenhar alguma parte da história ou personagem (Figura 2). 
Algumas imagens se repetiram: Kuaray com frequência desenhado como 
uma pessoa com raios ao redor da cabeça, como um cocar, e Anhã (o mal) 

Figura 1 Reunião na Opy 

Fonte arquivo pessoal da autora



47

DATJournal  v.10 n.3 2025

em cuja representação – com chifres, cauda e tridente na mão – se percebeu 
a influência dos padrões ocidentais. Terminada a sessão e tendo recolhido 
os desenhos, almoçamos todos juntos e a comunidade se dispersou. 

Voltamos para casa com a missão de unir em uma narrativa o seu 
conteúdo, sua representação e tudo aquilo que foi vivenciado e que não 
cabia no papel. Era um quebra-cabeças de imagens e sentidos. Ao retornar 
para casa, tentei esboçar o texto que acompanharia um primeiro storyboard. 
Foi, então, que percebi a necessidade de reformular o projeto de animação e 
sua metodologia. A simples criação de uma animação baseada nos desenhos 
da comunidade não seria suficiente. Havia nuances conceituais e uma carga 
simbólica que poderiam se perder ou ser mal interpretadas se eu impusesse 
meus próprios critérios. As decisões sobre como representar a narrativa 
deveriam emanar da própria comunidade. Era fundamental construir as de-
mais etapas da animação em colaboração, não apenas a partir dos seus de-
senhos. O ser coletivo Guarani Mbya se fez imperativo no projeto de anima-
ção e o envolvimento da comunidade se desdobrou nos processos seguintes. 

Combinamos com a Kerexu de fazemos outras oficinas de desenho 
com aqueles que quisessem participar do projeto de desenvolvimento de 
animação. Ela escolheu trabalhar com os jovens do ensino médio e assim o 
fizemos. Reunidos com eles apresentei a proposta. Dos oito jovens, seis ade-
riram ao projeto (Figura 3). Exceto a Kerexu, os demais não estavam pre-
sentes na oficina anterior e não tinha escutado a história. Entreguei-lhes o 
texto do storyboard que eu havia esboçado a fim de que eles desenhassem 
as cenas. Em língua Guarani, eles começaram a discutir detalhes da história 
já esquecida por alguns. Mesmo sem entender as palavras, senti a alegria 
de ver concretizado um desejo que surgiu desde os primeiros encontros: 
o interesse dos jovens pelas suas próprias histórias. Eles debatiam em sua 
língua materna, e a líder indígena me resumia o que era dito.

Figura 2 Realização da primeira ofici-

na de desenho 

Fonte arquivo pessoal da autora



48

DATJournal  v.10 n.3 2025

Em certo momento, Kerexu que eu tinha registrado a fala de Clau-
dio Vera e pediu para que todos a ouvissem. Trouxeram uma caixa de som à 
qual conectei meu celular e o grupo de jovens mergulhou na narração. Por 
mais de uma hora, eles ouviram, pausaram, discutiram, retomaram a grava-
ção, e discutiram novamente, seguindo com a escuta. E começaram a apon-
tar correções e adicionar comentários ao storyboard que eu havia esboçado. 
Depois, surgiram dúvidas quanto à representação das personagens e dos 
fatos: como representar Nhanderu? De que forma Kuaray cria Jaxy? Como 
Kuaray transforma a jaguarete grávida em onça pintada? Nessas perguntas 
se desvelou a questão da traduzibilidade: de que maneira traduzir em ima-
gens uma narrativa que sempre foi oral? Cientes que haveria perdas nesse 
processo, enfrentamos o desafio acreditarmos na importância do registro 
em imagens, acessível a uma maior número de pessoas da comunidade do 
que o registro textual. O tempo avançou e precisamos deixar a aldeia. Ten-
do recolhido os desenhos que estavam concluídos nos despedimos. No en-
tanto, envolvidos na atividade proposta, livremente os jovens, com outros 
que se achegaram depois, continuaram desenhando. 

Após alguns dias, retornei à aldeia para uma nova oficina, desta vez 
com o objetivo de definir melhor as personagens com a comunidade. Reu-
nimo-nos na cozinha comunitária e, com lápis de cor e papéis sulfite, come-
çamos a desenhar. Questões sobre a representação surgiram novamente. Já 
havia um consenso maior de que Nhanderu não deveria ser representado 
como uma pessoa humana. Outra discussão surgiu sobre as primeiras onças: 
elas não deveriam ser onças como as conhecemos, mas seres híbridos entre 
gente e onça. Os jovens demonstraram certa dificuldade em desenhar as 
personagens e propuseram que eu elaborasse um esboço a partir do qual 
eles fariam a caracterização das personagens. Ainda assim, eles desenharam 
Kuaray e Jaxy, o ajaka (cesto onde foram recolhidos os ossos de Nhandexy) 
e algumas árvores. Eles decidiram que a criação do mundo seria a partir da 
fumaça do petyngua de Nhaderu e que Kuaray criaria Jaxy a partir da terra. 

O método que a elaboração da animação acabou assumindo alinha-

Figura 3 Realização da segunda oficina 

de desenho 

Fonte arquivo pessoal da autora



49

DATJournal  v.10 n.3 2025

-se com o conceito de Design Colaborativo, conforme apresentado pelas 
pesquisadoras Cavalcante e Devergenes (2020). Este método responde às 
demandas da “Nova Economia”, que prioriza as interações entre pessoas, 
produtos e lugares, em detrimento da centralidade do produto. A aborda-
gem visa um pensamento sistêmico, estimulando a criação e experimen-
tação de novos comportamentos. Segundo as autoras, as iniciativas locais 
são as mais eficazes para atingir esse objetivo. A produção colaborativa, ao 
basear-se na troca de conhecimentos e na negociação de significados e sen-
tidos, distancia-se dos padrões da indústria contemporânea.

No processo de produção da animação, os elementos mencionados 
acima se manifestam: a mudança de foco do produto para a interação entre 
as pessoas, a troca de conhecimentos e a negociação de significados e senti-
dos. As atividades realizadas confirmam que o Design de Animação pode ser 
um instrumento eficaz para conectar técnicas que expressam cosmovisões 
distintas, e para fomentar espaços de reflexão por meio de um despertar 
poético, estabelecendo conexões entre diferentes perspectivas de mundo. 
Desse processo de negociação de aspectos simbólicos continuou por meio 
de troca de mensagens por WhatsApp, no desenvolvimento das etapas sub-
sequentes de criação de personagens (Figura 4), cenários e cenas, resultan-
do nas imagens para o storyboard (Figuras 5). 

Figura 4 Personagens da animação 

Fonte arquivo pessoal da autora



50

DATJournal  v.10 n.3 2025

O projeto de animação na sua etapa de pré-produção, com ênfase 
na elaboração do roteiro, do storyboard e do animatic, considerou reuniões 
posteriores às oficinas para algumas tomadas de decisão e avaliação do pro-
cesso. Como título da animação foi escolhido Kuary ha’egui Jaxy (Kuaray e 
Jaxy), por serem eles os protagonistas da história. Decidimos juntos que 
a animação não terá diálogos, mas será o discurso indireto com narração 
em Guarani e legenda em português. Para apresentação da animação para 
a comunidade, os participantes das oficinas sugeriram que fosse em uma 
noite de xondaro (ritual de danças e conversas, realizado durante a noite) 
tendo a possibilidade de abrir para comentários e até mesmo contestações 
da comunidade. 

Como avaliação, o grupo destacou o desafio da tradução. Primeira-
mente, a tradução da oralidade para a imagem. Ao escutar a história, os fa-
tos e personagens, cada um os imagina de um jeito, e para desenhar é neces-
sário chegar a um consenso. Depois a tradução do Guarani para o português: 
há palavras, expressões e conceitos difíceis de traduzir. Por outro lado, foi 
ressaltado o benefício de a comunidade se reunir para escutar histórias: “A 
gente quase não faz mais isso. É importante contar história.” – disse um 
deles. Também foi destacada a importância do registro por meio de livros 
e das tecnologias digitais para transmitir aos mais jovens. Segundo Claudio 
Vera, os desenhos feitos para o storyboard – que são apenas uma parte do 
processo – já são importantes para aulas com as crianças indígenas.

Da conversa e da síntese apresentada, destacamos alguns pontos. 
Primeiramente, em relação ao título, percebi uma preocupação em preser-
var a integridade da história. Embora a animação retrate apenas uma parte 
da narrativa, o grupo não quis acrescentar um subtítulo. Parecia-lhes que 

Figura 5 Imagens do storyboard

Fonte arquivo pessoal da autora



51

DATJournal  v.10 n.3 2025

dividiria a história. A segmentação e categorização da história, caracterís-
tica da historiografia eurocêntrica, não se alinha ao pensamento Guarani.

Outro aspecto evidente, desde os primeiros encontros, é a natureza 
comunitária das narrativas e a ausência de uma versão única da história. 
Cada relato era acompanhado da ressalva de que outras pessoas deveriam 
ser ouvidas, pois suas versões poderiam divergir. E mesmo ao planejarmos a 
apresentação para a comunidade, houve a preocupação de possibilitar que 
as outras pessoas reagissem à proposta apresentada. Essa pluralidade não é 
vista como um problema, nem torna menos legítimas as outras versões. Isso 
demonstra uma dinâmica de construção coletiva do conhecimento, onde 
ninguém se apegava à sua versão. A cultura Guarani Mbya acolhe diferentes 
formas de saberes e de existência. 

Ainda podemos ressaltar a dimensão celebrativa da vida Guarani 
Mbya. O desejo de apresentar a animação em um xondaro revela como ati-
vidades da vida e de culto se retroalimentam: celebram-se os acontecimen-
tos da comunidade e as celebrações são, por si mesmas, um acontecimento 
comunitário. Esse e os demais aspectos acima destacados são o que apre-
endemos a partir de nossos esquemas mentais de jurua. Um pesquisador 
indígena certamente enfatizaria outras questões. Como dizem os Guarani, 
para ter uma visão mais completa é preciso ouvir outros relatos. Há sempre 
outras perspectivas.

Considerações finais

Na construção colaborativa do design da animação, buscamos o re-
conhecimento da comunidade no trabalho desenvolvido. Mesmo com nos-
sas contribuições nas decisões de estilo e representação visual, a aprovação 
dos participantes confirmou o pertencimento ao processo. Essa dinâmica 
tangencia a autorrepresentação e a autonomia, direitos fundamentais para 
as comunidades indígenas. Embora não pertença ao escopo deste trabalho 
discutir esse assunto tão complexo, é preciso reconhecer que as produções 
audiovisuais indígenas oferecem um caminho para o exercício desses direi-
tos. 

Quanto ao entrelaçamento das diferentes tecnologias, pode-se 
mencionar o diretor audiovisual mexicano José Luis Reza (2013) para quem 
as produções audiovisuais indígenas contemporâneas desempenham um 
papel semelhante ao da oralidade, servindo como suporte da palavra. Con-
tudo, o autor ressalta que o vídeo não substitui a oralidade, que permane-
ce como espaço para o desenvolvimento dos sentidos e significados locais. 
Para ele, vídeo e oralidade se complementam na transmissão e resistência 
cultural. Essa complementaridade se manifestou claramente na pesquisa: a 
criação do roteiro, o desenvolvimento dos personagens e cenários, e a reali-
zação das oficinas de desenho foram todos baseados nas histórias contadas 
pela comunidade. O resultado obtido seria impensável sem o relato oral, 
que foi ouvido, refletido e discutido por todos os participantes.



52

DATJournal  v.10 n.3 2025

O processo desenvolvido criou uma aliança tácita entre culturas 
distintas, baseada na abertura à alteridade, na confiança mútua e na escuta 
das necessidades de cada parte. Foi a experiência do encontro artístico que 
despertou a consciência do outro e de si mesmo. A atenção e a sensibilidade 
para evitar generalizações na representação da narrativa podem ser apli-
cadas para repensar as relações entre os seres humanos, os demais seres 
– animados ou inanimados, visíveis ou invisíveis –, o tempo e o espaço. Da 
mesma forma, o esforço para evitar estereótipos convida a refletir sobre a 
visão estereotipada dos modos de existência.

É preciso fazer o redesign da nossa existência na Terra. Essa é uma 
tarefa coletiva, como todo Design, que exige o despertar de nossa criativi-
dade e a busca por uma transformação decolonial das narrativas. O design 
de animação se revela como um campo fértil para a convergência das tec-
nologias presentes nas tradições indígena e não indígena: suas formas de 
conceber a visualidade, a oralidade e a comunicação podem coexistir em 
harmonia. Reconhecer e assumir essa coexistência é um ato decolonial que 
contribui para a formação de novas consciências e epistemologias.

Referências	

CAVALCANTE, A. L. B. L.; DEVERGENES, N. M. Indígenas na Universidade: uma comunidade 

criativa de práticas em Design colaborativo. Estudos em Design, Rio de Janeiro, v. 28, p. 

156-169, 2020.

FLÜSSER, V. O mundo codificado: por uma filosofia do design e da comunicação. Tradu-

ção de Raquel Abi-Sâmara. São Paulo: Ubu Editora, 2017.

LATOUR, B. Um Prometeu cauteloso?: alguns passos rumo a uma filosofia do design (com 

especial atenção a Peter Slotedijk). Agitprop: revista brasileira de design, São Paulo, v. 

6, jul./ago. 2014. ISSN n.58. Disponível em: <http://www.naoobstante.com.br/wp-content/

uploads/2017/03/Prometeu-cauteloso.pdf>. Acesso em: 24 maio 2023.

REZA, J. L. Una mirada al cine indígena. Autorepresentación y el derechoa los medios au-

diovisuales. Cinémas d’Amérique latine, v. 21, p. 122-129, 2013. Disponível em: <https://

journals.openedition.org/cinelatino/283>. Acesso em: 15 agosto 2024.

SMITH, L. T. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. Tradução de Ro-

berto G. Barbosa. Curitiba: Ed. UFPR, 2018.

TERENA, N. A domesticação das imagens: narrativas indígenas e apropriação tecnológica. In: 

KUIKURO, T.; FREITAS, G. Xingu: contatos. São Paulo: IMS, 2023. p. 198-207.Recebido: 19 de março de 2025.

Aprovado: 19 de outubro de 2025.




